
469Andamios

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234 
 

Los desacuerdos profundos en la era de la 
posverdad*

 
José Andrés Forero-Mora**

Santiago Sánchez Grajales*** 

Resumen. El presente artículo aborda la relación entre posverdad 
y desacuerdos profundos. Se plantea que la era de la posverdad dis-
torsiona o modifica nuestra experiencia y visión de los desacuerdos 
profundos y se enuncian algunas formas específicas en que esta 
distorsión se presenta. En la primera sección, se expone el debate 
actual frente a los desacuerdos profundos y su resolución racional; 
en la segunda, se enuncian algunas características generales de la era 
de la posverdad; y finalmente, en la tercera, se plantean diferentes 
modos en los que nuestra experiencia de los desacuerdos profundos 
puede ser distorsionada o modificada en una era como la actual, con 
las características propias de la posverdad. 

Palabras clave. Posverdad; desacuerdos profundos; resolución 
racional; desinterés por la verdad; persuasión racional.

* Agradecemos a los integrantes del semillero Lenguaje, mente y formas de vida del Depar-
tamento de Filosofía de la Corporación Universitaria Minuto de Dios, a la profesora Laura 
Giraldo Ceballos y al profesor Omar Vásquez Dávila por su lectura y comentarios de una 
versión anterior de este texto.
** Profesor asociado del Departamento de Filosofía de la Corporación Universitaria Minuto 
de Dios, Bogotá, Colombia. Correo electrónico: jforero@uniminuto.edu
*** Fue joven investigador del Departamento de Filosofía en la Corporación Universitaria 
Minuto de Dios, Bogotá, Colombia. Correo electrónico: santiago.sanchez.g@uniminuto.edu

Volumen 22, número 59, septiembre-diciembre de 2025, p. 469-497



Andamios470

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

Deep disagreements in the post-truth era

Abstract. This paper explores the relationship between post-truth 
and deep disagreements. It argues that the post-truth era distorts and 
modifies our experience of deep disagreements by presenting some 
of the specific ways in which this occurs. In the first section, the cu-
rrent discussion about deep disagreement and its rational resolution 
is outlined. The second section deals with some characteristics of 
the post-truth era. Finally, the third section raises different ways in 
which our experience of deep disagreement can be distorted in an era 
characterized by post-truth features, such as the present one. 

Key words. Post-truth; deep disagreements; rational resolution; 
disinterest in the truth; rational persuasion.

Introducción

De acuerdo con una gran cantidad de filósofos, sociólogos, periodistas, 
politólogos y pensadores en general, la época actual en las sociedades occi-
dentales globalizadas está marcada por un desinterés por la verdad; parece 
que hay otros elementos que adquieren prioridad a la hora de evaluar la in-
formación o las creencias y posiciones de otros antes que el valor de verdad 
que puedan llegar a tener. A esta situación política, social y epistemológica 
que viene acompañada de prácticas y técnicas que le restan importancia a 
la verdad y a los criterios de verificación, contrastación y discusión de la 
información, suele denominársele posverdad (Forero-Mora et.al., 2024).

En el 2016 “posverdad” fue nombrada palabra del año por el Oxford 
English Dictionary y su uso aumentó en un 2000% en comparación con 
el 2015 (Flood, 2016-11-15). La posverdad normalmente se relaciona con 
fenómenos que ponen en tela de juicio a la verdad, por ejemplo, la polari-
zación, la desinformación, la manipulación, el bullshit, etc. Aunque estos 
ya han estado presentes en la vida pública desde hace tiempo, la aparición 
de la posverdad ha implicado cambios en su funcionamiento y su eficacia, 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



471Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

generando un “ambiente epistemológico hostil” (Chinn et al., 2020) ca-
racterizado por prácticas y tendencias que afectan algunos de los espacios 
sociales más importantes. 

En el afán de buscar los orígenes de la posverdad, algunos autores han 
propuesto que los desacuerdos sobre qué puede ser considerado como 
conocimiento o sobre nuestros principios epistémicos –los denominados 
“desacuerdos profundos” (Fogelin, 1985)– han desempeñado un papel 
fundamental, pues han influido en que las personas desconfíen de los he-
chos verificables y el consenso científico, abriendo así la puerta a fenómenos 
propios de la era de la posverdad como los discursos contra las vacunas, la 
evolución, el cambio climático, etc. De acuerdo con Barzilai y Chinn (2020) 
y Chinn et al., (2020), los desacuerdos profundos son una fuente de los retos 
de la posverdad en la medida en que ponen de manifiesto la carencia de una 
epistemología común y el aumento de epistemologías que se contraponen 
entre sí. En este artículo pretendemos ofrecer otra perspectiva desde la que 
se puede abordar la relación entre los desacuerdos profundos y la posverdad. 

Ahora bien, para considerar si los desacuerdos profundos son o no parte 
de la génesis de la posverdad es necesario investigar qué son y cómo han sido 
tratados hasta el momento. En términos generales, un desacuerdo ocurre 
cuando dos o más personas adoptan actitudes doxásticas incompatibles 
hacia una misma proposición y se considera resuelto cuando ambas adop-
tan la misma actitud o actitudes compatibles hacia ella (Matheson, 2021). 
Sin embargo, Fogelin (1985) cuestiona que todos los desacuerdos puedan 
reducirse a un mero choque de actitudes o de creencias aisladas, para él hay 
ciertos desacuerdos, a los que denomina profundos, donde lo que está en 
juego son proposiciones estructurales, principios subyacentes, que sostie-
nen todo nuestro sistema de creencias. 

En un desacuerdo “superficial” se pueden llevar a cabo prácticas argu-
mentativas que intenten enfatizar en aquello que comparten las dos partes 
envueltas en el diálogo; pero en uno profundo, el contexto argumentativo 
anormal implica que las partes no comparten ni preferencias ni creencias a 
las que se pueda apelar durante la discusión y, en ese sentido, no es posible 
saber hacia dónde apuntan las mejores razones. Es decir, en un desacuerdo 
profundo parecería que todos tienen la razón –o que nadie la tiene–. En 
esos casos, de acuerdo con la posición de Fogelin, es imposible pensar en 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



Andamios472

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

una vía racional –argumentativa– para resolver el desacuerdo. En la medida 
en que la argumentación necesita un trasfondo de creencias y preferencias 
compartidas que está ausente en estos desacuerdos profundos, es imposible 
zanjar racionalmente ese tipo de discusiones. 

La posición anterior, la que afirma que los desacuerdos profundos no 
pueden resolverse racionalmente, se conoce como pesimismo. Frente a ella se 
ubican los denominados optimistas, que sostienen que sí hay formas de resol-
verlos por vías racionales. Estas respuestas son movidas por lo escandaloso de 
la postura pesimista de Fogelin, ya que restringe los límites de la racionalidad 
y de la argumentación. Según han denunciado Matheson (2021) y Ranalli 
(2020), desde ciertas posturas pesimistas, dado que no es posible diferenciar 
qué razones son mejores que otras, todas las posiciones se encuentran, por 
consiguiente, en el mismo nivel epistémico. Como afirma Popa:

 
Si los asuntos sociales importantes tienden a dar lugar a desacuerdos 
profundos, entonces, si nuestros métodos para la discusión racional 
y resolución fallan precisamente en el caso de estos desacuerdos, 
quizá nos veríamos forzados a concluir que la razón y la argumen-
tación desempeñan un rol decepcionante y pequeño cuando más las 
necesitamos. (2022, p. 2) 

 
Por supuesto, las implicaciones prácticas que se podrían derivar de esta 
perspectiva representan una problemática importante, ya que generan un 
ambiente en el que la diversidad de posiciones implica que sean valoradas de 
igual forma bajo criterios que no permitirían decir cuál es mejor y cuál peor, 
o cuál es verdadera y cuál falsa. 

Por su parte, la posverdad afecta distintos ámbitos y, entre estos, se en-
cuentran aquellos donde los desacuerdos profundos tienen lugar: el terreno 
social, educativo, político, epistémico, etc. En lugar de preguntarnos por 
la génesis de la posverdad, respondiendo a través de los desacuerdos pro-
fundos, proponemos en este texto preguntar si la posverdad ha afectado la 
experiencia y percepción que tenemos de los desacuerdos profundos. Si la 
época de la posverdad afecta de distintos modos algunas de las sociedades 
contemporáneas, vale la pena investigar cuáles son las posibles distorsiones 
que podemos encontrar en el terreno de estos desacuerdos. En la sección 1 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



473Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

abordaremos el debate entre pesimistas y optimistas sobre los desacuerdos 
profundos, caracterizando de forma general las diversas posiciones involu-
cradas. En la sección 2 nos preguntaremos qué es la posverdad y qué hace 
que tantos autores estén apelando a ella como una forma de explicar nuestra 
relación con la verdad en la actualidad. En la sección 3, mostraremos la hi-
pótesis que otros autores han mantenido al respecto de estas dos categorías, 
para proponer una distinta que, a nuestro modo de ver, puede funcionar 
mejor para comprender cómo los desacuerdos profundos se dan en la era de 
la posverdad. Tendremos en cuenta la discusión que se ha dado dentro de la 
llamada epistemología bisagra y la teoría de la argumentación, junto con los 
problemas que los críticos de la posverdad han puesto de manifiesto. Con 
dichos elementos, pensaremos en situaciones que podrían presentarse en la 
experiencia y en el estudio de los desacuerdos profundos. 

Los desacuerdos profundos y su resolución racional

Siguiendo a Henderson (2020), hay dos acercamientos a los desacuerdos pro-
fundos: por un lado, están quienes leen este fenómeno como una cuestión 
epistemológica que involucra “principios epistémicos estructurales”; por 
otro, desde la teoría de la argumentación se considera que son desacuerdos en 
los que no hay suficiente terreno común y, por lo tanto, la argumentación se 
vuelve imposible. Henderson plantea la distinción entre estos dos enfoques 
para darle respuesta a Feldman (2005; 2009), un epistemólogo contemporá-
neo que argumenta contra Fogelin que los desacuerdos profundos no tienen 
nada de especial y que pueden ser resueltos a través de la evidencia. Para esto, 
la autora defiende, entre otras cosas, que la postura de Feldman se basa en la 
interpretación epistemológica de los desacuerdos profundos mientras que 
pasa por alto la lectura de los teóricos de la argumentación. 

Otra propuesta interesante desde el lado de la teoría de la argumenta-
ción es la planteada por Aikin (2019; 2020). Para este autor los desacuerdos 
profundos “son aquellos donde las razones compartidas no son fáciles de 
encontrar. Y consecuentemente, parece que, bajo estas condiciones, el in-
tercambio argumentativo está condenado al fracaso” (Aikin, 2019, p. 420). 
Su definición del problema de los desacuerdos profundos está apoyada 
en la lectura argumentativa; hace referencia a la falta de terreno común y 
creencias o preferencias compartidas entre las partes. 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



Andamios474

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

El otro camino para acercarse a la cuestión de los desacuerdos profun-
dos es el epistemológico. Desde aquí Lavorerio (2021) presenta una división 
entre la visión Wittgensteiniana o bisagra y la visión de los principios epis-
témicos fundamentales. De acuerdo con esta última, se está frente a un des-
acuerdo profundo cuando se desacuerda sobre algún principio epistémico 
fundamental, es decir, un principio que permite justificar epistemológica-
mente las creencias y que a su vez no puede ser justificado apelando a otro 
principio más fundamental (Lynch, 2010, 2016, 2021; Boghossian, 2009). 

Por otra parte, desde la epistemología bisagra se plantea que un des-
acuerdo profundo es aquel que involucra un choque de proposiciones o 
compromisos bisagra. Siguiendo a Wittgenstein, Ranalli sostiene que “hay 
una clase de compromisos –compromisos bisagra– que juegan un rol fun-
damental en nuestra estructura de creencias y evaluación racional: son las 
“presuposiciones” más básicas y generales de nuestras visiones de mundo 
que hacen posible para nosotros evaluar ciertas creencias o dudas como 
racionales” (2020, p. 4975). En este sentido, la epistemología bisagra piensa 
que hay unos compromisos especiales que cuentan con una serie de propie-
dades que los diferencian de otros más “superficiales”. Los epistemólogos 
dicen estar siguiendo a Wittgenstein cuando afirman que estas bisagras son 
una suerte de “puntos fijos” o “reglas” que hacen posible el intercambio de 
razones y la evaluación de las creencias o proposiciones ordinarias.1 

La epistemología y la teoría de la argumentación difieren en varios as-
pectos sobre los desacuerdos profundos; sin embargo, también comparten 
elementos y problemas, entre ellos se encuentra la pregunta por la resolu-
ción racional. Recordemos que el propio Fogelin (1985) defiende que nin-
gún procedimiento podría llevar a resolver racionalmente un desacuerdo de 
este tipo. Ahora, ¿cómo se vería un desacuerdo de este tipo? Observemos el 
siguiente ejemplo: 

 
Cesar y Jorge son dos amigos que asisten a la clase de filosofía que 
están viendo durante su último año de escuela. En su última clase el 
profesor les enseñó sobre racionalismo y empirismo. Mientras que el 

1  Con esto en cuenta, es fácil entender por qué algunos de ellos consideran que estos com-
promisos o proposiciones bisagra no son aptos de evaluación racional. Pues, para evaluarlos 
tendría que haber otros puntos fijos detrás y, entonces, no serían tan básicos como se cree.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



475Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

pensamiento de Descartes fascinó a Cesar, por su parte Jorge se vio 
más convencido por lo que el profesor les enseñó sobre Locke. Al 
ver que Cesar apoyaba la duda cartesiana respecto a la confiabilidad 
de los sentidos, Jorge salió de clase diciéndole que Locke ya había 
desmentido todo lo que Descartes pensó, y que creerle al filósofo 
francés era de necios. Sin embargo, Cesar seguía firme en la posición 
escéptica y le decía a Jorge: “¡es obvio que los sentidos nos engañan 
y por tanto no son fuente de conocimiento confiable! ¿no has visto 
las ilusiones ópticas que tanto se comparten por las redes?” Jorge le 
cuestiona: “¿cómo piensas volver a tu casa si los sentidos te engañan? 
¿Esperas que cerrando los ojos y confiando en que la razón te guíe 
vas a llegar con facilidad?”

 
El desacuerdo entre Cesar y Jorge es profundo, pues adoptan actitudes 
doxásticas incompatibles respecto a la proposición bisagra “los sentidos 
son fuente confiable de conocimiento”. Además, el terreno común entre 
ellos se reduce una vez asumen estas actitudes distintas. Si Cesar cree que 
los sentidos no son fuente confiable de conocimiento, el desacuerdo entre 
ambos se extiende hasta cosas tan superficiales como el lugar en el que se 
encuentran, la hora, el clima, la valoración de los hechos, lo que cuenta 
como evidencia –o no– etc.

Para preguntarse si desacuerdos como el anterior son resolubles racio-
nalmente o no, la cuestión a tratar es qué se entiende por resolución racio-
nal. A este respecto, siguiendo a Ranalli (2020), hay al menos tres formas 
en las que se puede entender la resolución racional de un desacuerdo: a) 
resolubilidad racional; b) persuasión racional; y c) respuesta racional.

Por un lado, 
 
a) El desacuerdo de A y B sobre p es racionalmente resoluble si y 
solo si hay una actitud doxástica D que A y B pueden conjuntamente 
tomar hacia p, que es la (única) actitud racional para A y B que se 
debe tomar hacia p. (Ranalli, 2020, p. 4977)

 
Aceptar el concepto de resolubilidad racional implica, en primer lugar, 
admitir que al menos uno de los dos disputantes está tomando una actitud 
irracional. Por ejemplo, desde la postura evidencialista de Feldman (2005; 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



Andamios476

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

2009), si las partes pueden dar cuenta de que son pares epistémicos,2 esto 
es evidencia suficiente para cambiar sus actitudes doxásticas respecto a la 
proposición en disputa. Así, si Jorge cree que p, pero Cesar cree que no-p, y 
ambos consideran al otro un par epistémico, su desacuerdo es una evidencia 
de que deben modificar su actitud hacia p. En ese caso, la única actitud 
racional —dada la evidencia con la que cuentan hasta el momento— sería 
la suspensión del juicio. 

Otra forma de entender la resolución racional es:
 
b) A persuade racionalmente a B para que adopte la actitud doxástica 
D hacia p si y solo si hay un conjunto de premisas aceptadas por A 
a las que A puede apelar en un argumento que racionalmente debe-
rían persuadir a B para adoptar D hacia p. (Ranalli, 2020, p. 4978)

 
La persuasión racional se refiere a la posibilidad de uno o más interlocuto-
res para persuadir a su contraparte a adoptar su misma actitud doxástica, 
haciendo referencia a una serie de premisas que de alguna forma puedan 
mover la posición de la otra parte. Un ejemplo de este procedimiento puede 
ser que Jorge apele a una experiencia compartida que haya tenido con Cesar 
en la que se vea involucrada la confianza en los sentidos. El primero puede 
preguntarle al segundo: “¿cómo llegaste hoy al colegio? debiste hacer uso de 
tus sentidos para observar por donde caminas y escuchar las alertas a través 
de tus oídos”. Este concepto de resolución racional únicamente se refiere 
a esa posibilidad de uno de los dos —o los dos— para persuadir al otro a 
adoptar su actitud respecto a p.

Por último, la resolución racional también puede entenderse como: 
 
c) A y B racionalmente responden a su desacuerdo sobre p si y solo si 
hay alguna actitud doxástica DA que A toma hacia p que es la (única) 
actitud racional para A tomar hacia p y hay una actitud doxástica DB 
que B toma que es la (única) actitud racional para B tomar hacia p. 
(Ranalli, 2020, p. 4977)

 

2  Considerar a alguien un par epistémico es pensar que cuenta con acceso a la misma 
información y evidencia que uno, que es inteligente, racional y que no tiene motivos para 
reaccionar irracionalmente frente a la evidencia presentada (Christensen, 2014).

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



477Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

La respuesta racional se entiende como la posibilidad de responder racio-
nalmente al desacuerdo por parte los implicados. El énfasis aquí no está en 
que las partes tengan la oportunidad de canalizar su desacuerdo llegando a 
la misma actitud doxástica respecto a la proposición sobre la que se funda la 
disputa, ni tampoco se presupone, como ocurre con (a), que solo hay una 
actitud que es racional tomar hacia la proposición objeto de desacuerdo. En 
realidad, decir que este desacuerdo profundo puede resolverse de acuerdo 
con la concepción (c) tiene como única exigencia que las partes puedan dar 
razones en favor de su posición; si los dos estudiantes pueden involucrarse 
en un intercambio de razones en el que cada uno responda racionalmente 
a su actitud, se puede decir que el desacuerdo profundo es racionalmente 
resoluble en este sentido. 

Para comprender mejor (c) es necesario atender al debate respecto al 
carácter epistemológico de las proposiciones bisagra. Hay quienes piensan 
que la relación que las personas son capaces de mantener con estas proposi-
ciones o compromisos no es racional (Non-epistemicism) mientras que, por 
otra parte, se proponen perspectivas que sí les brindan cierta posibilidad de 
justificación racional a estas bisagras (entintlement theory) (Ranalli, 2020). 
De la misma forma, desde la lectura de los principios epistémicos, hay 
quienes piensan que no puede haber ningún tipo de respuesta racional por 
parte de los discordantes, es decir, los sujetos no pueden justificar racional-
mente sus principios epistémicos fundamentales, pues estos solo podrían 
explicarse circularmente (Lynch, 2010) y hay otros que piensan que sí hay 
una posibilidad para justificar racionalmente un conjunto de principios 
epistémicos fundamentales (Boghossian, 2009).

A partir de estas diferentes nociones, Ranalli (2020) distingue tres tipos 
de pesimistas, es decir, tres tipos de posturas en contra de la resolución 
racional de los desacuerdos profundos. En primer lugar, se encuentran los 
pesimistas radicales, quienes consideran que es imposible siquiera respon-
der racionalmente al desacuerdo y, por tanto, la argumentación tampoco 
tendría lugar dentro de un desacuerdo profundo. Estos tienen en cuenta 
(c). En segundo lugar, los pesimistas modestos, apelando a (b), consideran 
que no es posible persuadir a alguien en un desacuerdo profundo. En 
tercer lugar, los pesimistas moderados, aunque pueden llegar a aceptar el 
intercambio de razones en un desacuerdo profundo, consideran que esto 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



Andamios478

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

no es suficiente para asegurar la resolución racional, dado que esta se da 
en el sentido más fuerte: (a). Nótese que el pesimista más fuerte, el radical, 
ataca la noción de resolución más débil, es decir, la menos exigente; mien-
tras que el pesimista más débil, el moderado, se enfrenta a la concepción de 
resolución más fuerte. 

Usando estos mismos criterios, podemos caracterizar también al optimis-
mo. No todos los optimistas tienen en mente la misma noción de resolubili-
dad racional, los hay también radicales, modestos y moderados. El optimista 
radical considera que los desacuerdos profundos son resolubles en el sentido 
(a), es decir, que hay una única actitud doxástica que es racional tomar en un 
desacuerdo profundo. El optimista modesto, por otro lado, considera que los 
desacuerdos profundos son resolubles en el sentido (b); en otros términos, 
es posible apelar a un conjunto de premisas de distinta índole que permitan 
mover a la contraparte de su posición. El optimista moderado, por su parte, 
considera que deberíamos tratar a los desacuerdos profundos como racional-
mente resolubles porque cada una de las partes puede defender racionalmen-
te su posición, este optimista tiene en mente (c). 

Estas seis posiciones respecto a la resolución racional de los desacuerdos 
profundos pueden resumirse en la siguiente tabla: 

 

Concepto de 
resolución racional Optimista Pesimista

a) Resolubilidad 
racional 

Optimista radical: 
hay una única actitud 
doxástica racional 
que los discordantes 
deben tomar en el 
desacuerdo. 

Pesimista moderado: 
no es posible determi-
nar cuál es la actitud 
doxástica racional 
entre las que mantie-
nen los discordantes.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



479Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

Concepto de 
resolución racional Optimista Pesimista

b) Persuasión racional

Optimista modesto: 
alguna de las partes 
puede apelar a un 
conjunto de premisas 
que permita mover al 
otro de su posición. 

Pesimista modesto: no 
es posible encontrar 
un conjunto de 
premisas para mover 
al otro de su posición 
en el desacuerdo 
profundo. 

c) Respuesta racional

Optimista moderado: 
los discordantes 
pueden responder 
racionalmente —dar 
razones— a favor 
de su posición en el 
desacuerdo profundo.

Pesimista radical: 
los discordantes ni 
siquiera pueden res-
ponder racionalmente 
a su posición en el 
desacuerdo profundo. 

 
Tabla 1: tipos de pesimistas y optimistas respecto de los desacuerdos profundos. 
 
El optimista radical al ser testigo de lo ocurrido entre los dos estudiantes 
dirá: “Hay una única actitud doxástica que los dos estudiantes deberían 
adoptar respecto a la proposición bisagra que funda el desacuerdo”. 
Situaciones en las que el optimista radical ve que hay una resolución del 
desacuerdo profundo son situaciones en las que aunque sea uno de los 
implicados no está tomando una actitud racional. Esta actitud no tiene ne-
cesariamente que ser la suspensión del juicio: puede ser que a través de una 
investigación se llegue a la conclusión de que la única actitud racional es 
la de creencia, puesto que ambos parecen aceptar al menos implícitamente 
que los sentidos proporcionan cierta información de la cual Jorge y Cesar 
hacen uso cuando se desplazan, se comunican, estudian, etc.

Ahora bien, como se puede observar en la tabla 1, el optimista radical 
tiene en mente la misma noción de resolución racional que el pesimista 
moderado. Así las cosas, el pesimista moderado puede objetarle que no es 
posible que en el desacuerdo profundo entre Cesar y Jorge haya una única 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



Andamios480

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

actitud racional que ambos deberían adoptar, pues es claro que lo que está 
en juego es una proposición bisagra o un principio epistémico fundamental 
que funciona precisamente para valorar las demás proposiciones como ra-
cionales o no. Imaginemos que Jorge desacuerda ordinariamente con Dana 
acerca de si está lloviendo afuera. No es un desacuerdo profundo porque 
Dana, al igual que Jorge, acepta que los sentidos son fuente confiable de 
conocimiento, así que el procedimiento para resolver su desacuerdo es ir 
a verificar si efectivamente llueve o no. En cambio, en el desacuerdo entre 
Jorge y Cesar, teniendo en cuenta que la disputa se funda en lo que ambos 
consideran como evidencia y los medios para adquirirla, no es posible vis-
lumbrar una única actitud que los dos deberían tomar. 

Un nuevo tipo de optimista tendría que ceder y aceptar lo que el pesi-
mista moderado menciona. Este sería el optimista modesto que, aceptando 
que la situación entre Cesar y Jorge no permite saber si verdaderamente hay 
una única actitud a la que ambos deberían suscribirse, plantea que alguno 
de los dos puede apelar a situaciones compartidas para intentar mover la po-
sición del otro. A través de la persuasión racional, dirá el optimista modesto, 
Jorge podría, por ejemplo, mostrarle a Cesar que no hay coherencia en su 
sistema epistémico al negar la confiabilidad de los sentidos teóricamente, 
pero aceptarla en la práctica cuando lleva a cabo una cantidad de activida-
des que requieren de los sentidos. Jorge puede cambiar la discusión acerca 
de la confiabilidad de los sentidos, a una discusión más bien de carácter 
estético: por ejemplo, la belleza de los trofeos que el colegio ha ganado, para 
luego mostrarle a Cesar que está haciendo uso de su sentido de la vista para 
valorar la belleza de los trofeos. Esto es persuasión racional –dice el optimis-
ta moderado– y en tanto sea posible, el desacuerdo profundo es resoluble.

No obstante, esto no termina acá, un pesimista modesto puede replicar: 
“¿Cómo piensa usted que es posible la persuasión racional si no hay nada 
que compartan las dos partes? Cuando se habla de desacuerdo profundo, 
se presupone que los disputantes carecen de terreno común para que pre-
cisamente eso que usted menciona sea posible. Si verdaderamente estamos 
frente a un desacuerdo profundo, a Cesar le resbalarían las razones que le 
está dando Jorge. Es más, ni siquiera le resbalarían; imagine que lo que hay 
entre ellos dos es un acantilado que no permite la persuasión racional”. 
Frente a esta objeción, el optimista puede moderar más su posición y alegar 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



481Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

que basta con reconocer que ambas partes están dando razones frente a la 
proposición en disputa para aceptar la posibilidad de resolución racional. 
Recordemos que la noción de resolución que el optimista moderado tiene 
en mente es (c) y, por tanto, para este, en la medida en que las partes puedan 
dar razones a favor de su actitud respecto al compromiso bisagra o principio 
epistémico, ya cabe decir que el desacuerdo es susceptible de ser resuelto. 
De acuerdo con esta posición, no es necesario que Jorge y Cesar puedan 
persuadirse para mover sus posiciones, ni que haya una única actitud doxás-
tica racional que los dos deberían adoptar; el reconocimiento de que las dos 
partes pueden responder racionalmente a su desacuerdo, independiente-
mente de si estas razones son aceptadas como tal por el otro, es suficiente 
para considerarlo como susceptible de resolución racional. 

El pesimista podría seguir radicalizando su posición afirmando que ni 
siquiera es posible que Cesar y Jorge respondan racionalmente al desacuer-
do. Ya sea o por la naturaleza de los compromisos o proposiciones bisagra, o 
por la falta de terreno común que hace imposible la argumentación. Así, las 
actitudes de Cesar y Jorge respecto a la bisagra en disputa no son sensibles 
a las razones, lo que haría que la resolución racional entendida como (c) sea 
imposible. 

El debate sobre la resolubilidad racional de los desacuerdos profundos 
está lejos de ser cerrado. Como hemos visto, hay varias objeciones y res-
puestas de lado y lado que dependen de lo que se considere que cuenta 
como resolución racional3. Aunque este debate parece únicamente teórico 
y académico, tiene ciertas implicaciones prácticas pues, en últimas, se ve 
representado en las actitudes que deben tomarse hacia este tipo de des-
acuerdos. Gran parte de la polémica surgida luego de la publicación del 
texto de Fogelin viene acompañada por un temor a las capacidades de la 
razón y la argumentación para dar respuesta a los dilemas que surgen en la 
vida pública, pues aceptar que los desacuerdos profundos son irresolubles 
racionalmente pone en riesgo la capacidad de los ciudadanos para comuni-

3  Forero-Mora y Frápolli (2024) muestran que uno de los problemas en este debate es que 
las diversas posiciones dan un significado diferente a lo que consideran “racional”. Sin, 
embargo, afirman los autores, esta diferencia en el significado que le dan a un concepto 
crucial no hace que el desacuerdo se desvanezca o deje de ser genuino, pues la diferencia de 
contenidos es una de las características de nuestros conceptos normativos.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



Andamios482

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

carse con otros y generar consensos. Este diagnóstico ha llevado a algunos 
autores a sostener que los desacuerdos profundos hacen parte de la génesis 
de la actual era de la posverdad (Chinn et al., 2020). Como mencionamos 
en la introducción, en este artículo planteamos un cambio de mirada en 
esta relación: no nos enfocamos en escudriñar si los desacuerdos profundos 
producen o no posverdad, sino en cómo esta última puede distorsionar 
la experiencia que tenemos y el estudio que hacemos de los desacuerdos 
profundos. Sin embargo, antes de profundizar en esta relación es necesario 
precisar de qué hablamos cuando hablamos de posverdad.

La era de la posverdad

No hay un consenso de la comunidad académica respecto de lo que “posver-
dad” significa. Cuando se habla de este término suele apelarse a diccionarios 
como el de la RAE o el de Oxford, aunque tampoco hay un acuerdo sobre 
la precisión o corrección teórica de las definiciones ofrecidas por estos dic-
cionarios.4 Por esta razón, en lugar de partir de una definición teóricamente 
establecida y aceptada, proponemos abordar la posverdad desde dos parti-
cularidades presentes en varias aproximaciones al término: el desinterés por 
la verdad y la irrupción de las nuevas tecnologías. Todo esto, como veremos, 
nos conducirá a reconocer que la posverdad es bastante compleja y para en-
tenderla cabalmente se requiere de una investigación interdisciplinar.

a) El desinterés por la verdad 

“Nosotros como pueblo libre hemos decidido libremente que queremos 
vivir en un mundo de posverdad” (Tesich, 1992) escribió Tesich, quien 
introdujo la palabra en el contexto de una crítica a la relación que los ciuda-
danos estadounidenses tienen con sus políticos. Cuando decimos que hay 
un desinterés por la verdad presuponemos una acción hasta cierto punto 
voluntaria que le resta importancia a los esfuerzos por apuntar a la verdad 
en la toma de decisiones, la defensa de posturas, entre otras cosas. McIntyre, 

4  Rodríguez-Ferrandis (2019) ha comparado las definiciones que aparecen en la RAE y en el 
OED, evidenciando algunas diferencias importantes entre ellas. 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



483Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

autor de uno de los textos más consultados sobre posverdad, considera que 
esta es “una forma de supremacía ideológica, a través de la cual sus practi-
cantes tratan de obligar a alguien a que crea en algo, tanto si hay evidencia a 
favor como si no” (2018, p. 41). Como puede observarse, Tesich hace énfasis 
en la irracionalidad de una ciudadanía que decide voluntariamente creer en 
las mentiras del gobierno, mientras que McIntyre pone el foco sobre la ma-
nipulación ejercida por políticos, empresarios y medios de comunicación.5

Por los motivos que sean, la verdad fue desplazada de su rol central en 
algunos ámbitos de la vida pública occidental. Este hecho es lo que tienen 
en común tres grandes acontecimientos del año 2016: la elección de Trump 
como presidente de los Estados Unidos, la victoria del Brexit británico y el 
triunfo del “No” en el plebiscito por la paz en Colombia (Rodríguez-Fe-
rrándiz, 2019). Estos eventos políticos estuvieron marcados por una ola de 
mentiras que tomaba fuerza rápidamente en la opinión pública a través de 
diferentes canales de comunicación como las redes sociales, la televisión, 
charlas cotidianas, entre otros. Lo interesante de esto, y el motivo por el cual 
insistimos en que la responsabilidad también cae sobre las personas que de-
ciden creer, es que a pesar de que muchas noticias fueron reconocidas como 
falsas y desmontadas a través de datos y evidencia, de igual manera triunfaron. 

En general, quienes reconocen la existencia de una era de la posverdad 
señalan que esta no puede reducirse simplemente a la mentira o a la manipu-
lación presentes durante prácticamente toda nuestra historia. Keyes (2004) 
considera que la época de la posverdad es distinta puesto que ya no tenemos 
únicamente verdades y mentiras, sino que hay una nueva categoría que no 
llega a ser ninguna de estas dos. Barzilai y Chinn (2020) plantean que, si bien 
la desinformación es un factor importante de la posverdad, no es definitoria, 
sino que son otros factores los que en conjunto generan esta condición. La 
posverdad puede leerse como un conjunto de prácticas y técnicas que no son 
realmente nuevas en términos de emergencia, sino que se ensamblan y fun-
cionan de tal forma que son sus interrelaciones las que permiten hablar de 
algo nuevo (Forero-Mora et al., 2024). No se trata solamente de si hay men-
tiras, manipulación o algunas de estas prácticas, se trata también de cómo 

5  Esto no significa que McIntyre ignore por completo el papel de aquellos que creen en las 
mentiras. Incluso dedica un capítulo completo a la exposición de los sesgos cognitivos que 
posibilitan la adquisición de creencias poco justificadas en la evidencia (2018, p. 63-81).

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



Andamios484

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

reacciona el público frente ellas; ya no sólo como receptores pasivos sino 
también como sujetos que comparten y difunden información aun sabiendo 
que podría ser falsa. Aunque haya fenómenos propios de esta época, no son 
estos los que se señalan, sino más bien el cambio en la actitud de pretensión 
de verdad frente a viejos fenómenos. Si le sumamos a esto las herramientas 
que las tecnologías de la información nos han brindado, se empieza a aclarar 
a qué nos referimos cuando hablamos de posverdad.

Una forma de entender el cambio en la actitud de pretensión de verdad, 
que se traduce en esta época como un desinterés por la misma, es apelando 
a lo que Williams (2006) denominó “las virtudes de la verdad”, cualidades 
básicas expresadas por las personas cada vez que actúan pensando en la 
verdad; ya sea para acercarse a ella o decirla: la sinceridad y la precisión. 
Hablar de una sociedad desinteresada por la verdad implica una actitud 
generalizada en la que no hay preocupación por responder o siquiera plan-
tear las preguntas que implican estas dos virtudes respecto a temas públicos. 
Algunas de las preguntas que, según Williams (2006) uno podría hacerse 
con respecto a la sinceridad son: ¿Debo decir la verdad? ¿Cuánta verdad 
debo decir? Por parte de la precisión podría preguntarse: ¿Cuánta molestia 
vale la pena tomarse para descubrir algo sobre esta materia? ¿Realmente lo 
creo? ¿Debería creerlo? Es la precisión la que lleva a la gente a discernir entre 
lo que se acepta como verdadero o no. En la era de la posverdad habría que 
preguntarse qué pasa con estas virtudes: ¿podría ser un fallo en la precisión?; 
¿es posible adquirir creencias sin que estén dirigidas por la pretensión de 
verdad? Williams piensa que no. Entonces, ¿es un fallo en la sinceridad en 
la medida en que no expresamos nuestras verdaderas creencias?, ¿por qué 
motivos nos rehusaríamos a expresar nuestras verdaderas creencias? 

b) La irrupción de las nuevas tecnologías 

La gran mayoría de investigaciones sobre la posverdad apunta a las redes so-
ciales como una de las condiciones que la han hecho posible. Esto también 
tiene que ver con la desconfianza generalizada hacia los medios de comuni-
cación tradicionales, que ahora se ven suplantados por páginas y blogs de 
internet (Barzilai y Chinn, 2020). La velocidad con la que la información 
se mueve a través de estos canales ha puesto a disposición del ciudadano 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



485Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

promedio un montón de supuestas noticias y esto hace difícil diferenciar 
cuáles son ciertas y cuáles no. Lo que ocurre en un mundo posverdadero 
es que tampoco importa su verdad, sino la compatibilidad que tengan con 
las preconcepciones e ideas anteriores. Esta suplantación de los medios de 
comunicación tradicionales, que parecían tener el monopolio de la infor-
mación, ha gestado un desorden informativo en el que conviven muchas 
fuentes y posiciones. No es, como sostiene Linares, que ahora “solo unas 
pocas personas (grandes grupos empresariales o gobiernos) tienen el poder 
de crear y difundir informaciones que sean verdaderamente influyentes” 
(2021, p. 28). Si solamente los grandes grupos empresariales o gobiernos 
pudiesen crear información que realmente influyera en las opiniones de 
las sociedades, probablemente habría menos fuentes de desinformación, y 
un control básico como el que alguna vez propusieron Google y Facebook 
contra las fake news sería casi que suficiente (Wingfield et al., 2016-11-14). 
La dificultad de controlar actualmente la información reside en la facilidad 
de viralizar cualquier noticia o teoría a través de las redes sociales. Antes de 
las tecnologías de la información podría pensarse que solo algunos pocos 
podían escribir libros o noticias y esperar que estos tuvieran alcance; ahora 
cualquiera con unos cuantos miles de seguidores puede crear y mediatizar 
contenido que tenga la potencia de ser viral.6

Algo a destacar de la posverdad es su novedad y complejidad. Por un lado, 
se quiere con ella hacer referencia a varios fenómenos o condiciones que se 
interrelacionan en la época actual; por otro, no parece ser un concepto pro-
pio de una disciplina, sino que se ubica en la interfaz de varias de ellas. Dar 
por sentada una definición desde una sola perspectiva, antes que observar 
sus características en funcionamiento, podría llevar a un reduccionismo en 
la exposición de su carácter complejo. Según Nicolás (2019), la posverdad 
debe ser abordada a través de la interdisciplinariedad,7 pues del hecho de que 

6  Precisamente esto que señalamos se ha presentado como objetivo en una de las redes 
sociales que revolucionó el mundo: Facebook. “Creemos que la infraestructura mundial de 
la información debería parecerse a un esquema social –una red construida de abajo a arriba 
o de igual a igual–, en lugar de la estructura monolítica y descendente que ha existido hasta 
ahora” (Zuckerberg, 2012-02-01).
7  Esta interdisciplinariedad es notoria en otros textos importantes a la hora de consultar el 
fenómeno de la posverdad: McIntyre (2018), aunque no la menciona explícitamente, hace 
uso de recursos periodísticos, psicológicos, politológicos y filosóficos.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



Andamios486

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

sea un fenómeno tan complejo podríamos deducir que tratamos con algo 
profundo que afecta lo más estructural de nuestros sistemas de creencias. 

Entre las preocupaciones que mueven las investigaciones sobre la 
posverdad se encuentran sus implicaciones en la vida pública y el campo 
político. Como mencionamos, se suelen mencionar tres casos paradigmáti-
cos: Trump como presidente de EU., el Brexit inglés y el acuerdo de paz en 
Colombia. Sin embargo, hay otros elementos implicados: la polarización y 
los desacuerdos (Kelkar, 2019; Barzilai y Chinn, 2020), las mentiras (Keyes, 
2004; McIntyre, 2018), la legitimación de discursos anticientíficos o conspi-
ranoicos (Edis, 2020; D’Ancona, 2019), etc. Estos tienen que ver con varios 
factores, entre ellos, el declive de los medios tradicionales de comunicación 
(McIntyre, 2018); la disminución del “capital social”, –esto es, la confianza 
en las instituciones públicas y en los demás ciudadanos– (Lewandowsky et 
al., 2017); la desconfianza frente a los expertos y el auge de las pseudocien-
cias (Edis, 2020). En realidad, estos factores son el caldo de cultivo perfecto 
para que las grandes mentiras y los discursos conspiranoicos sean exitosos. 

En lo que respecta a la filosofía, la posverdad se convierte en un objeto 
de análisis relevante cuando esta quiere adentrarse en cuestiones prácticas 
que constituyen el mundo actual; por un lado, hay quienes investigan 
si en la filosofía francesa del siglo XX podemos encontrar el origen que 
posteriormente daría paso al auge de las prácticas posverdaderas que 
irrumpieron en la política occidental (McIntyre, 2018; D’Ancona, 2019). 
Por otro lado, Linares (2021), siguiendo a Nicolás en su propuesta de las 
dimensiones de estudio de la posverdad, considera que la filosofía tiene la 
tarea de “integrar los elementos relevantes de las distintas dimensiones de la 
posverdad sin reducirse a ninguna de ellas” (2019, p. 41). Por dimensiones 
se entiende distintos enfoques disciplinarios desde los que se puede tratar 
a la posverdad de diferentes maneras. Por último, la filosofía también tiene 
la tarea de analizar algunas relaciones conceptuales entre la posverdad y 
otros fenómenos o conceptos cercanos, pues esto responde al carácter 
conceptual propio de la disciplina. Precisamente esta es la forma por la que 
optamos en este trabajo: explorando una forma de ver las relaciones entre 
posverdad y desacuerdos profundos. 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



487Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad 

Para algunos autores, aunque los desacuerdos, las críticas y el escepticismo 
son saludables, desacordar sobre las bases del conocimiento confiable, los 
hechos y la evidencia, nos puede conducir a aceptar discursos negacionis-
tas de la ciencia, del cambio climático u otras problemáticas propias de la 
posverdad (Barzilai y Chinn, 2020). Para ellos, poner en duda el consenso 
científico o el conocimiento ya establecido, tal y como suele ocurrir en 
ciertos desacuerdos profundos, trae consigo consecuencias negativas, que 
son las denunciadas por quienes usan el concepto de posverdad. Desde esta 
visión, “algunos problemas de la posverdad pueden surgir de desacuerdos 
fundamentales sobre qué tipos de conocimiento son valiosos, qué fuentes 
son confiables, y cuáles deberían ser los estándares y procedimientos para 
alcanzar el conocimiento” (Chinn et al., 2020, p. 167). Su hipótesis es 
que una forma de lidiar con los efectos de la posverdad es atendiendo a los 
desacuerdos profundos epistémicos, pues consideran que estos son raíz y 
causa importante de la misma.

Aunque la noción de desacuerdo profundo haya aparecido por primera 
vez con Fogelin en 1985, parece que a lo que apunta no es a un fenómeno 
nuevo o surgido en la época contemporánea. Su propósito no es mostrar un 
nuevo tipo de desacuerdo surgido en su propia época, sino más bien prestar 
atención a un aspecto que había pasado desapercibido en el análisis de los 
desacuerdos. La posibilidad de entrar en un desacuerdo profundo con al-
guien existe desde el mismo momento en que existe la posibilidad de entrar 
en desacuerdo con él. Si los desacuerdos profundos existen desde mucho 
antes de la aparición de la posverdad, ¿cómo es posible defender que son 
una de las fuentes o raíces más importantes? ¿Cómo explicar la aparición de 
x mediante y, si y ha estado siempre presente? Sin duda en esa relación hace 
falta un tercero (o varios). Evidenciar el(los) elemento(s) faltante(s) permi-
tiría establecer una relación entre los desacuerdos profundos y la posverdad 
que no se centre exclusivamente en la génesis de esta última –que supere la 
pregunta de si aquellos son raíz, causa, etc., de su surgimiento– y, en ese sen-
tido, plantear otras posibles relaciones que amplíen el panorama y permitan 
preguntarnos, por ejemplo, cómo se darían los desacuerdos profundos en 
la época actual. Por cuestiones de espacio, no podemos detenernos a revisar 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



Andamios488

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

cuáles son todos los elementos incendiarios,8 pero hay uno que mencio-
namos en la sección anterior que, sin duda, ocupa un lugar importante: la 
irrupción de las nuevas tecnologías. 

La cantidad de información que estas permiten poner en circulación, así 
como su papel en el cambio de la estructura de la información son determi-
nantes. Como señalamos, la era de la posverdad se encuentra caracterizada, 
entre otras cosas, por la falta de organismos centralizadores y monopoliza-
dores de la información que señalan aquello que es verdadero y falso. Con 
la emergencia de nuevas figuras como la del influenciador, se evidencia 
un cambio radical en la estructura informativa: son estos nuevos sujetos 
los que crean discusiones y polémicas a raíz de sus declaraciones mediadas 
por las diferentes redes sociales y plataformas en las que se mueven. En la 
era de la posverdad se suelen tomar por autoridades epistémicas a personas 
con poco o nulo conocimiento en temas específicos, simplemente por su 
reconocimiento o fama (Forero-Mora et al., 2024).

Como mencionamos, el término posverdad tiene implicaciones tales 
como la desconfianza frente a los expertos y el auge de las pseudociencias, 
el aumento de los discursos conspiranoicos o anticientíficos, la alta desin-
formación, etc. En lugar de concentrarnos en si los desacuerdos profundos 
producen todos estos fenómenos que guardan relación con la posverdad, 
enfoque planteado por Chinn, Barzilai y Duncan (2020), nuestra propues-
ta es examinar la relación en términos de cómo la posverdad ha afectado 
o distorsionado nuestra experiencia de ellos y reemplazar la pregunta de 
¿cómo los desacuerdos profundos generan posverdad? por ¿cómo la pos-
verdad distorsiona o afecta nuestra visión y experiencia con los desacuerdos 
profundos? Este cambio permite ver a la posverdad como una suerte de 
lente que modifica o, a nuestro modo de ver, distorsiona nuestra relación 
con los desacuerdos profundos, más que como un fenómeno que ha sido 
causado o generado por la proliferación de desacuerdos profundos.

Como evidenciamos en la primera sección, las teorías de los desacuerdos 
profundos pretenden realizar estudios epistemológicos y argumentativos 
de las creencias y de los procesos de encuentro entre personas que piensan 
radicalmente distinto. Desde diferentes perspectivas existe un esfuerzo por 

8  Los sesgos cognitivos junto con el declive de los medios tradicionales son algunos de estos 
elementos que son trabajados por McIntyre (2018).

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



489Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

esclarecer cuáles son las particularidades de los desacuerdos profundos y las 
condiciones que hacen posible una resolución argumentativa similar a la 
de los desacuerdos más superficiales. Los pesimistas afirman que esa reso-
lución es imposible, pero, como vimos, la cuestión está lejos de ser zanjada 
y hay varios intentos de respuesta por parte del optimismo. Ni siquiera el 
pesimista radical sostiene que todos los discursos están en el mismo nivel 
de aceptabilidad social –justificación–, que cualquier diferencia entre dos 
personas tenga que desembocar necesariamente en un desacuerdo profun-
do, que haya una despreocupación por la verdad entre quienes hacen parte 
de un desacuerdo profundo o que las personas tienen derecho a mantener 
sus creencias y posturas de manera inamovible. Al admitir que entramos 
en discusiones sobre cuestiones profundas –proposiciones bisagra, princi-
pios epistémicos, etc.–, el pesimista está presuponiendo que nos interesa 
la verdad de tales cuestiones, aun cuando su conclusión sea que en ellas no 
podemos dar un argumento definitivo que demuestre la racionalidad de 
una posición sobre la otra. 

Ahora bien, la posverdad afecta nuestra experiencia y nuestras actitudes 
frente a los desacuerdos de diversas formas. Una de ellas es la tendencia a 
tratar cualquier desacuerdo como si fuera profundo. En la era de la pos-
verdad los desacuerdos profundos parecen estar mucho más a la mano por 
cuanto la experiencia individualizada con la información que proporcionan 
las redes sociales y diferentes plataformas confirma, en su gran mayoría, 
las creencias y preconcepciones de los individuos. No se trata de que des-
acordar sea más fácil en la era de la posverdad, sino que en una sociedad en 
la que los individuos tienen una alta confianza con respecto a sus propias 
creencias, cualquier desacuerdo entre ellos corre el riesgo de ser tildado 
demasiado pronto como un desacuerdo profundo. Si a esto le sumamos 
el pesimismo en cualquiera de sus variantes, la situación podría volverse 
más peligrosa, pues si alguien considera que cualquier discusión con otro 
que piense diferente es evidencia de un desacuerdo profundo y si además 
cree que estos desacuerdos no pueden ser solucionados racionalmente, es 
muy probable que evite cualquier intercambio argumentativo, que se cierre 
en su posición, que trate a la otra persona como inferior epistémicamente 
hablando (cf. Lavorerio, 2023), etc., sin siquiera considerar sus argumentos. 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



Andamios490

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

La influencia de la posverdad en los desacuerdos profundos no parece 
reducirse a que cualquier desacuerdo superficial sea juzgado como uno pro-
fundo, es posible también que en esta era haya una proliferación de desacuer-
dos profundos. El siguiente ejemplo permitirá ilustrar nuestra posición: 

 
Patricio y Sofía se criaron juntos, asistieron al mismo colegio, tienen 
aproximadamente la misma edad, hacen parte de la misma cultura, 
etc. Un día, Patricio pasa todo el día en su teléfono viendo vídeos 
de conspiraciones cada vez más radicales. En un inicio, estos apelan 
a archivos “científicos”, a pruebas visuales y demás. No obstante, a 
medida que pasan los vídeos, estos empiezan a apelar a otras cosas, 
pues, son para un público diferente que ya acepta ciertas premisas 
básicas; y Patricio ya es parte de ese público. Un mes después ambos 
se encuentran en una cafetería y tienen un desacuerdo profundo 
acerca de temas políticos, pues Patricio piensa que los gobiernos son 
títeres de seres reptilianos que controlan el planeta. 

 
El terreno común que permite la argumentación se alimenta, entre otras 
cosas, de las experiencias compartidas y la cultura, por eso es más intuitivo 
pensar que dos personas que han compartido una formación social y cul-
tural, así como un gran número de experiencias tengan más terreno común 
que otras que no. Sin embargo, la personalización de la información propia 
de la era de la posverdad hace que el terreno que Patricio y Sofía comparten 
disminuya o desaparezca en muy poco tiempo. Es en ese sentido que deci-
mos que la posverdad puede hacer que emerjan desacuerdos profundos allí 
donde en principio no los habría. Como si fuese más sencillo quebrantar las 
“certezas” o “bisagras” que la cultura nos otorga. 

Otra forma en que la posverdad afecta nuestra experiencia y nuestras 
actitudes frente a los desacuerdos profundos es profundizándolos aún más 
de lo que ya están, predisponiéndonos a adoptar de entrada una posición 
pesimista frente a ellos. Si en esta era cualquier desacuerdo superficial pue-
de ser visto como uno profundo, se puede erosionar tanto el terreno común 
de forma que los desacuerdos que ya son profundos se profundicen aún 
más y nuestra actitud hacia ellos sea similar a la del pesimista modesto: no 
hay absolutamente nada en cualquiera de los bandos que permita mover al 
otro de su posición original. 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



491Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

Un ejemplo clásico de desacuerdo profundo, mencionado incluso por 
el propio Fogelin, es el desacuerdo sobre la moralidad del aborto. La forma 
más simplista de plantearlo es enfrentar una posición de tinte religioso que 
considera que solo Dios es dueño de las vidas humanas con una científica 
que desde bases biológicas sustenta que en los momentos más tempranos 
aún no se puede hablar estrictamente de vida humana. Sin embargo, los 
debates sobre el aborto en la vida real suelen ser mucho más interesantes 
y complejos: ambas partes pueden acordar sobre la importancia de basarse 
en los datos científicos y, aun así, persistir en un desacuerdo profundo. Por 
ejemplo, el proelección puede acudir al sistema nervioso central como un 
criterio para favorecer el aborto en ciertas etapas del embarazo, mientras que 
el provida considera que el criterio para estar en contra de cualquier aborto 
es el momento de la concepción.9 

Este desacuerdo cumple con todas las condiciones para ser un desacuerdo 
profundo, pero no queda reducido a una mera confrontación entre los polos 
de cientificismo y anticientificismo. Según esto, la profundidad del desacuer-
do no tiene que ver tanto con la contradicción radical entre las posiciones 
enfrentadas, sino con la ausencia de elementos en común que les permitan 
entender las razones del otro como válidas según su propia valoración de lo 
válido. Lo que vemos en este ejemplo es que, aunque ambas partes conside-
ran a la ciencia biológica como un criterio confiable, desacuerdan sobre la 
evidencia que debe ser tomada en cuenta a la hora de zanjar la cuestión. 

La caracterización tan frecuente en la era de la posverdad de algunas 
posiciones como negacionistas, conspiranoicas, anticientíficas y demás, 
puede conducir a un aislamiento en las propias posiciones y la consecuente 
consideración del otro como inferior epistémico. Por eso, las formas en 
las que se presentan las discusiones, y las actitudes que tomamos frente a 
ellas, afectan también nuestra experiencia con los desacuerdos profundos. 
La predisposición a ser pesimistas se hace evidente cuando se apela a estos 
calificativos que se encuentran peyorativamente cargados: las partes no ha-
cen un esfuerzo por comprender siquiera lo que el otro dice, no les interesa 
hacerlo, se rinden frente al asunto. 

9  Por un lado, hay ateos “provida” que sustentan su postura basándose en el criterio bioló-
gico que entiende a la concepción como el inicio de la vida humana (Ateos contra el aborto: 
esto no va de religión, 2022-09-19). Por otro, algunos “proelección” basan su posición en la 
posibilidad de sentir dolor del feto (El feto “no siente dolor a las 24 semanas”, 2010-06-25).

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



Andamios492

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

En la era de la posverdad el pesimismo frente a los desacuerdos no solo 
surge de una reflexión en torno a su naturaleza o a la relación racional que 
los sujetos tienen con sus creencias, sino, entre otras cosas, del carácter 
extremista con el que las posiciones enfrentadas se presentan. Si a través de 
etiquetas peyorativas, entramos a un desacuerdo descalificando al otro, su 
postura carecerá de valor desde el primer momento. Cuando esto ocurre 
en ambos lados del desacuerdo, los esfuerzos por llegar a un consenso se 
vuelven inmediatamente imposibles, por el contrario, el desacuerdo se pro-
fundiza. El simple hecho de etiquetar a otras posiciones como extremas y 
dogmáticas —dogmático religioso vs cientificista, por ejemplo—, implica 
suponer que el otro no tiene buenas razones para adoptar y defender su 
punto de vista. Por tanto, cuando se trata de desacuerdos profundos, el 
uso de estos adjetivos para describir posturas aumenta la imposibilidad de 
vislumbrar una resolución racional. 

Un elemento que se encuentra en el fondo de las discusiones sobre la 
resolución racional de los desacuerdos profundos y la crítica a la era de la 
posverdad es la noción de racionalidad (Forero-Mora y Frápolli, 2024). 
Algunos críticos de la posverdad parecen estar pensando en un concepto 
restrictivo, limitado y exigente de racionalidad; se cree que el antídoto fren-
te a la posverdad pasa por un examen y evaluación cuidadosa de cada una 
de nuestras creencias junto con los procedimientos que nos han llevado a 
adquirirlas o el pensamiento crítico (Chinn et al., 2020; McIntyre, 2018). 
La discusión sobre la resolución de los desacuerdos profundos presentada 
en la primera sección, surge precisamente del reconocimiento de que no te-
nemos esa relación con cada una de nuestras creencias; hay algunas de ellas, 
las más profundas, con las que no tenemos la misma relación epistémica.10 
En otras palabras, aceptar la existencia de desacuerdos profundos implica 
aceptar que no tenemos la misma relación racional con todas nuestras 
creencias, es decir, que no todas son susceptibles de ser sustentadas por un 
razonamiento. Sin embargo, esto no quiere decir que no tengamos posibili-
dad de justificar racionalmente ninguna creencia o que no podamos apelar 
a persuasión racional para mostrarle al otro nuestra perspectiva. 

10  Como afirma Wittgenstein “En el fundamento de la creencia bien fundamentada se 
encuentra la creencia sin fundamentos” (2003, p. 253).

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



493Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

En este punto precisamente se ubica el debate entre ciertos pesimistas y 
optimistas (ver tabla 1). Aun así, el pesimista radical no es un irracionalista, 
no afirma que la relación con todas nuestras creencias sea irracional, sino solo 
con aquellas que están en el fundamento de nuestro sistema epistémico. En 
la era de la posverdad, esta imposibilidad de justificar racionalmente ciertas 
creencias tiende a extenderse a otras que no son bisagra; ya no es sólo que las 
creencias más básicas carezcan de un fundamento racional, sino que toda la 
sociedad –o una gran parte– se caracteriza por ignorar la importancia de la 
justificación y verificación. En este escenario, ante cualquier desacuerdo es 
fácil tirar la toalla y asumir que todos –o ninguno– tienen la razón. Esta po-
sición conlleva las consecuencias prácticas perjudiciales denunciadas por los 
críticos de la posverdad, algunas de las cuales señalamos en la sección anterior.

Admitir que no todas nuestras creencias pueden ser justificadas de la 
misma forma, no conduce necesariamente a situar a todos los discursos en 
el mismo nivel. Por el contrario, puede llevar a reconocer que no existe un 
único argumento convincente para cada una de las creencias que sostene-
mos o para los principios epistémicos que nos permiten justificar nuestras 
creencias. Comprender que ser racional no implica ser capaz de dar razones 
convincentes (compelling) de todas y cada una de nuestras creencias nos evi-
ta la predisposición al pesimismo radical que parece acompañar a la era de 
la posverdad. Aceptar que no tenemos la misma exigencia de justificación 
racional para todas nuestras creencias puede abrir la puerta a considerar 
otras opciones de justificación y discusión entre posiciones encontradas, 
como la persuasión racional planteada por los optimistas modestos.

La existencia de desacuerdos profundos no nos predispone necesaria-
mente para una era de la posverdad, más bien la exigencia de racionalidad 
estricta, que algunos de los críticos de la posverdad reclaman, puede 
aumentar la sensación de que cuando desacordamos con alguien que no 
nos da un argumento, a primera vista, convincente de su posición, ya nos 
encontramos en un desacuerdo profundo. 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



Andamios494

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

Fuentes consultadas

Aikin, S. (2020). What Optimistic Responses to Deep Disagreement get 
Right (and Wrong). En Co-Herencia. Vol. 17. Núm. 32. pp. 225-
238. DOI: https://doi.org/10.17230/co-herencia.17.32.8

Aikin, S. (2019). Deep Disagreement, the Dark Enlightenment, and the 
Rhetoric of the Red Pill. En Journal of Applied Philosophy. Vol. 36. 
Núm. 3. pp. 420-435. DOI: https://doi.org/10.1111/japp.12331

Ateos contra el aborto: esto no va de religión. (2022-09-19). Aceprensa. Dis-
ponible en: https://www.aceprensa.com/sociedad/aborto/ateos-
contra-el-aborto-esto-no-va-de-religion/

Barzilai, S. y Chinn, C. (2020). A Review of Educational Responses to 
the “Post-Truth” Condition: Four Lenses on “Post-Truth” Pro-
blems. En Educational Psychologist. Vol. 55. Núm. 3. pp. 107-119. 
DOI: https://doi.org/10.1080/00461520.2020.1786388

Boghossian, P. (2009). El miedo al conocimiento. Madrid: Alianza. 
Chinn, C., Barzilai, S. y Duncan, R. (2021). Education for a “Post-Tru-

th” World: New Directions for Research and Practice. En Educa-
tional Researcher. Vol. 50. Núm. 1. pp. 51-60. DOI: https://doi.
org/10.3102/0013189X20940683

Chinn, C., Barzilai, S. y Duncan, R. (2020). Disagreeing About how 
to Know: the Instructional Value of Explorations into Knowing. 
En Educational Psychologist. Vol. 55. Núm. 3. pp. 167-180. DOI: 
https://doi.org/10.1080/00461520.2020.1786387

Christensen, D. (2014) Epistemología del desacuerdo: las buenas no-
ticias. En G. Arroyo, T. Matienzo, R. Marafioti y C. Santibañez 
(Comp.). Explorando el desacuerdo: epistemología, cognición y Socie-
dad. pp. 33-66. Los Polvorines: Universidad Nacional de General 
Sarmiento. 

D’Ancona, M. (2019). Posverdad. La nueva guerra contra la verdad y 
cómo combatirla. Madrid: Alianza. 

Edis, T. (2020). Una revuelta contra la experiencia: pseudociencia, po-
pulismo de derechas y políticas de la posverdad. En Disputatio. 
Philosophical Research Bulletin. Vol. 9. Núm. 13. pp. 67-95. DOI: 
https://doi.org/10.5281/zenodo.3567166.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



495Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

BBC News Mundo (2010-06-25). El feto “no siente dolor a las 24 sema-
nas”. Disponible en: https://www.bbc.com/mundo/ciencia_tec-
nologia/2010/06/100625_feto_dolor_aborto_men

Feldman, R. (2009). Evidentialism, Higher-Order Evidence, and Disa-
greement. En Episteme. Vol. 6. Núm. 3. pp. 294-312. DOI: https://
doi.org/10.3366/E1742360009000720

Feldman, R. (2005). Deep Disagreement, Rational Resolutions and Criti-
cal Thinking. En Informal Logic. Vol. 25. Núm. 1. pp. 13-23. DOI: 
https://doi.org/10.22329/il.v25i1.1041

Flood, A. (2016-11-15). ‘Post-Truth’ Named Word of the Year by Oxford 
Dictionaries. En The Guardian. Recuperado de: https://www.
theguardian.com/books/2016/nov/15/post-truth-named-word-
of-the-year-by-oxford-dictionaries

Fogelin, R. (1985). The Logic of Deep Disagreements. En Informal 
Logic. Vol. 7. Núm. 1. pp. 3-11. DOI: https://doi.org/10.22329/
il.v7i1.2696

Forero-Mora J. y Frápolli, M. (2024). Optimismo racional. Desacuer-
dos profundos y expresivismo normativo. En G. Arroyo (Ed.). 
Desacuerdos profundos: debates y aproximaciones. pp. 151-176. Los 
Polvorines: UNGS.

Forero-Mora, J., Castell, A. y Sánchez, S. (2024). El dispositivo de 
la posverdad. En Disputatio. Vol. 13. Núm. 28. pp. 57-79. DOI: 
https://doi.org/10.63413/disputatio.939

Henderson, L. (2020). Resolution of Deep Disagreement: Not Simply 
Consensus. En Informal Logic. Vol. 40. Núm. 3. pp. 359-382. 
DOI: https://doi.org/10.22329/il.v40i30.6172

Keyes, R. (2004) The Post-Truth Era: Dishonesty and Deception in Contem-
porary Life. Nueva York: St. Martin’s Press. 

Kelkar, S. (2019). Post-Truth and the Search for Objectivity: Political 
Polarization and the Remaking of Knowledge Production. En 
Engaging science, technology, and society. Núm. 5. pp. 86-106. DOI: 
https://doi.org/10.17351/ests2019.268

Lavorerio, V. (2023). Cognitive Peerhood, Epistemic Disdain, and 
Affective Polarisation: the Perils of Disagreeing Deeply. En Episte-
me. Vol. 20. Núm. 3. pp. 798-812. DOI: https://doi.org/10.1017/
epi.2023.11

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



Andamios496

José Andrés Forero-Mora y Santiago Sánchez Grajales

Lavorerio, V. (2021). The Fundamental Model of Deep Disagreements. 
En Metaphilosophy. Vol. 52. Núm. 3-4. pp. 416-431. DOI: https://
doi.org/10.1111/meta.12500

Lewandowsky, S., Ecker, U. y Cook, J. (2017). Beyond Misinfor-
mation: Understanding and Coping with the “Post-Truth” Era. 
En Journal of Applied Research in Memory and Cognition. Vol. 
6. Núm. 4. pp. 353-369. DOI: https://doi.org/10.1016/j.jar-
mac.2017.07.008

Linares, R. (2021). Dimensión filosófica de la Posverdad. Tesis de maestría 
Universidad de Granada. Recuperado de: https://digibug.ugr.es/
bitstream/handle/10481/72129/Linares_Peralta_Raul_TFM.
pdf?sequence=4

Lynch, M. (2021) Political Disagreement, Arrogance, and the Pursuit of 
Truth. En E. Edenberg y M. Hannon (Eds.). Political Epistemology. 
pp. 244-258. Oxford: Oxford University press. DOI: https://doi.
org/10.1093/oso/9780192893338.001.0001

Lynch, M. (2016). After the Spade Turns: Disagreement, First Principles 
and Epistemic Contractarianism. En International Journal for the 
Study of Skepticism. Vol. 6. Núm. 2-3. pp. 248-259. DOI: https://
doi.org/10.1163/22105700-00603010

Lynch, M. (2010). Epistemic Circularity and Epistemic Incommensu-
rability. En A. Haddock, A. Millar y D. Pritchard (Eds.). Social 
Epistemology. pp. 262-277. Oxford: Oxford University Press. DOI: 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199577477.003.0013

Matheson, J. (2021). Deep Disagreements and Rational Resolution. 
En Topoi. Vol. 40. Núm. 5. pp. 1025-1037. DOI: https://doi.
org/10.1007/s11245-018-9576-y

McIntyre, L. (2018). Posverdad. Madrid: Cátedra.
Nicolás, J. (2019). Posverdad: Cartografía de un fenómeno complejo. 

En Diálogo filosófico. Vol. 35. Núm. 105. pp. 302-340. DOI: 
https://www.dialogofilosofico.com/index.php/dialogo/article/
view/159/165

Popa, E. (2022). On the Rational Resolution of (Deep) Disagreements. 
En Synthese. Vol. 200. Núm. 4. DOI: https://doi.org/10.1007/
s11229-022-03753-4

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234



497Andamios

Los desacuerdos profundos en la era de la posverdad

Ranalli, C. (2020). Deep Disagreement and Hinge Epistemology. En 
Synthese. Vol. 197. Núm. 11. pp. 4975-5007. DOI: https://doi.
org/10.1007/s11229-018-01956-2

Rodríguez-Ferrándiz, R. (2019). Posverdad y fake news en comunica-
ción política: breve analogía. En El profesional de la información. 
Vol. 28. Núm. 3. DOI: https://doi.org/10.3145/epi.2019.may.14

Tesich, S. (1992). A Government of Lies. En The Nation. Recupe-
rado de: https://www.thefreelibrary.com/A government of 
lies.-a011665982

Williams, B. (2006). Verdad y Veracidad. Una aproximación genealógica. 
Barcelona: Tusquets.

Wingfield, N., Isaac, M. y Benner, K. (2016-11-14). Google and 
Facebook Take Aim at Fake News Sites. En The New York Times. 
Recuperado de: https://www.nytimes.com/2016/11/15/techno-
logy/google-will-ban-websites-that-host-fake-news-from-using-its-
ad-service.html

Wittgenstein, L. (2003). Sobre la certeza. Barcelona: Gedisa.
Zuckerberg, M. (2012-02-01). Facebook’s Letter from Mark Zuckerberg. 

En The guardian. Recuperado de: https://www.theguardian.com/
technology/2012/feb/01/facebook-letter-mark-zuckerberg-text

 
 

Fecha de recepción: 2 de mayo de 2024
Fecha de aceptación: 5 de abril de 2025

 
DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1234

 

Volumen 22, número 59, septiembre-diciembre de 2025, p. 469-497




