
Reseñas

Título: Itsï
Técnica: Óleo sobre lienzo.
Autora: Jeannine Xochicale.

 





501Andamios

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1235 
 

Me voy por este callejón y me salgo por este otro. 
Cuéntame otro. Personajes negros en los cuentos 

de tradición oral en México
 

Carlos Ruiz Rodríguez*
 

Correa, E. y Morábito, D. (Comp.). (2003). Me voy por este callejón y 
me salgo por este otro. Cuéntame otro. Personajes negros en los cuentos de 

tradición oral en México. México: INAH.
 
 
En el ámbito de publicaciones antropológicas e históricas con poca fre-
cuencia pueden encontrarse trabajos dedicados a la literatura oral. Todavía 
menos probable es hallar que dicha literatura incluya entre las figuras que 
aparecen en sus relatos a personajes afrodescendientes. El libro que se re-
seña en esta oportunidad precisamente conjuga ambos aspectos invitando 
no solo a la reflexión histórica y antropológica, sino a la literaria. La obra 
consiste en un estudio introductorio (de cincuenta páginas); una recopila-
ción de 43 cuentos (en más de dos centenas de páginas); un esquema de los 
cuentos (que incluye datos de procedencia, narrador y lengua del cuento, 
entre otros); bibliografía del estudio introductorio y referencias primarias y 
secundarias. Cuatro imágenes que reproducen dibujos en tinta sobre papel 
del pintor Manuel Pérez Coronado (“Mapeco”) acompañan algunos de 
los cuentos. Es de notar la recuperación de estas bellas obras que muestran 
cuerpos y naturaleza en la simpleza de unos cuantos trazos, de la autoría de 
un admirable artista que desafortunadamente falleció joven. 

Un trabajo de compilación, evidentemente, persigue objetivos; estos 
pueden obedecer a diferentes propósitos: reunir obra muy dispersa, centrar 
la atención en un tema específico, ponderar un tópico poco conocido, 

* Subdirección de Fonoteca del Instituto Nacional de Antropología e Historia, México. 
Correo electrónico: ruiroca@hotmail.com

Volumen 22, número 59, septiembre-diciembre de 2025, p. 501-508



Andamios502

Carlos Ruiz Rodríguez

recuperar publicaciones previas valiosas, destacar la obra selecta de un perso-
naje, etc. En el presente caso, la compiladora y el compilador, Ethel Correa 
y Diego Morábito, llevan nuestra atención a la expresión del cuento, no solo 
visibilizando la figura afrodescendiente en la literatura oral, como refiere el 
título de la obra, sino mostrando qué tan arraigada se encuentra la figura 
del afrodescendiente en una parcela del imaginario popular. Con ello, los 
autores no pretenden efectuar una labor de “rescate”, sino resaltar la figura 
afrodescendiente en la oralidad cuentística, prioritariamente indígena. Sobre 
este eje guía, la obra reúne cuentos de tradición oral procedentes de México, 
Guatemala y Estados Unidos de América, recolectados en fechas variadas 
“que van de 1911 a 1992 y otros tantos en fechas que desconocemos”. 

Para conformar esta obra fue necesario emprender una amplia búsqueda 
en un par de decenas de acervos bibliotecarios, la cual reunió unos 500 cuen-
tos que, evidentemente, precisaron de un trabajo selectivo para decidir qué 
aparecería en la compilación. De acuerdo con los compiladores, el criterio 
de selección de cuentos obedeció a dos parámetros: semántica y contenido, 
esto es, buscaron historias que siguieran una lógica coherente y que, a la 
vez, fueran cuentos en los que la figura de un personaje afrodescendiente 
(o quien se hiciera pasar por afrodescendiente) fuese relevante. Es sobre esas 
dos nociones que reflexionaré hacia el final de la presente reseña. 

El estudio introductorio se divide en cinco partes. En la primera de ellas 
se habla sobre temas que seguramente serán de interés para las personas 
cercanas al quehacer literario (hay que recordar que estamos hablando de 
la perspectiva compiladora de una antropóloga y de un músico), es decir, 
la dicotomía oralidad y escritura, las clasificaciones literarias, la noción 
misma de literatura oral (autor, oralidad, oralidad como comunicación), 
entre otros. El concepto de literatura oral, aunque utilizado por los autores, 
se comprende como debatible, definido por las nociones de autoría “des-
dibujada”, transmisión oral y oralidad como comunicación. Asimismo, se 
ofrecen algunos apuntes sobre la metodología generalizada de recopilación 
de estos cuentos, visualizada grosso modo como grabación de la narración, 
transcripción y traducción a un español transliterado. Ninguno de los 
cuentos indígenas de la antología se presenta en su lengua original. 

Otra temática que predomina en la discusión tiene que ver con el ejerci-
cio de literar un cuento oral, es decir, pasar una narración oral a literatura, 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1235



503Andamios

Me voy por este callejón y me salgo por este otro

lo cual representa, en la opinión de los antologadores, “más que una mera 
transcripción, una verdadera traducción, con ese grado más o menos grande 
de alejamiento del texto original que toda traducción implica”. Dicho ejer-
cicio, como es de suponer, tiene implicaciones, pues se ponen de manifiesto 
muchas repeticiones que ocurren en la oralidad, o se merma la coherencia 
interna del cuento con saltos frecuentes en detrimento de la lógica de la 
trama, por ejemplo. Algunos otros aspectos contextuales que cambian al 
literar un cuento oral son: el timbre de la voz, las inflexiones sonoras, las 
exclamaciones, el rostro del narrador, el juego de silencios como estrategia 
narrativa. En ese sentido, el cuento, como tal, oralmente es performado.

El mismo tema performativo da pie a tratar, en la segunda parte del estu-
dio, otra temática interesante: el importante papel que tuvo el cuento en las 
sociedades tradicionales afrodescendientes como mecanismo de cohesión 
comunitaria, así como su capacidad para guardar la memoria. De acuerdo 
con los autores, el cuento porta historia y teje una continuidad entre pasado 
y presente; de ese presente, los compiladores deciden dejar de lado la vigencia 
y uso actual de los cuentos recopilados (los cuales han perdido muchos de 
sus contextos de producción), en favor de abundar en torno a una cuestión 
de especial interés, es decir, al papel que el cuento juega en la conformación 
de identidades. Aunque en el estudio se relativiza la intención de buscar 
orígenes de los cuentos destacando la universalidad que han adquirido, se 
afirma que la mayoría de los cuentos recopilados en esta obra son de origen 
indoeuropeo y que han pasado por largos procesos sincréticos.

La tercera parte del estudio introductorio abunda sobre los afrodes-
cendientes en la historia de México y su invisibilización histórica debida al 
exitoso programa ideológico del periodo nacionalista mexicano que llevó al 
grueso de la población a creer que la cultura mexicana solo es producto ex-
clusivo de la mezcla indígena-española. Esta parte del estudio destaca enton-
ces cómo la investigación sobre la presencia afrodescendiente en México se 
ha desarrollado ampliamente en los últimos decenios intentando visibilizar 
historiográfica y etnográficamente este importante aporte. La cuarta parte 
del estudio introductorio versa sobre la relación de los cuentos y el racismo, 
las categorías de “raza” y “negro” como constructos sociales en contextos 
específicos. Los autores subrayan que, en los cuentos presentados, el lla-
mado “negro” es asociado con maldad, violencia y salvajismo, aunque en 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1235



Andamios504

Carlos Ruiz Rodríguez

algunos de los relatos la figura afrodescendiente es polivalente y temporal. 
En el marco de los conceptos de raza y etnicidad, Correa y Morábito ad-
vierten que, si bien la categoría “negro” varía en significación dependiendo 
del contexto, se puede advertir un imaginario estereotipado de esta figura: 
en estos cuentos no hay introspección psicológica, dilemas morales o dudas 
existenciales, predomina la acción sobre el poder de la palabra, se visualiza al 
“negro” como violento y peligroso. 

La última parte del estudio propone un análisis de dos cuentos recopila-
dos. Uno es Chenegro, procedente de la región mexicana multiétnica cono-
cida como Costa Chica (en los litorales de Guerrero y Oaxaca), que vuelve 
sobre el estereotipo del “negro malvado”, pero redimido en la figura de un 
“negro bueno”. La autora y el autor consideran paradójica la existencia de 
ese cuento en esta región de presencia afromexicana; sin embargo, subrayan 
que hay un carácter ambivalente del afrodescendiente en los cuentos orales 
mexicanos reuniendo salvajismo y violencia por un lado y, por otro, con 
fertilidad y dotes físicas formidables. El otro cuento analizado es El negro 
cimarrón, una muestra tzotzil, procedente de Chiapas, que caracteriza a la 
figura del cimarrón como salvaje y primitivo, guardando en su narrativa el 
fuerte resentimiento de los “indígenas” a los “negros”: en el cuento, el hijo 
fruto de la relación interétnica indo-africana se dedicaría a matar a todos los 
“negros” que encuentra, lo cual daría razón de la aparente escasa presencia 
afrodescendiente en el estado chiapaneco. 

Luego del estudio introductorio se ofrece la compilación de los cuentos. 
De éstos, un rasgo que llama la atención es que la mayoría de los cuentos 
que aparecen en la obra provienen del estado de Chiapas, lo cual, según se 
comenta en el libro, obedece a un novedoso auge del cuento en este estado 
sureño desde los años noventa, lo que hizo más viable el acceso al material. 
Los autores acertadamente subrayan la sorprendente ausencia de la figura 
del “negro” en las antologías literarias revisadas procedentes de estados 
donde hubo una marcada presencia afrodescendiente, como Veracruz, 
Guanajuato o Michoacán. Así, la compilación reúne la siguiente diversidad 
encontrada: cinco cuentos afromexicanos (Guerrero y Oaxaca), tres zapote-
cos (Oaxaca), un mazateco (Oaxaca), dos zoques (Chiapas), ocho tzotziles 
(Chiapas), tres ch’oles (Chiapas), nueve tzeltales (Chiapas), cuatro mayas 
(Yucatán y Campeche), y ocho en español procedentes de Nayarit, Jalisco, 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1235



505Andamios

Me voy por este callejón y me salgo por este otro

Nuevo México y California. En todos estos cuentos aparece la figura de un 
afrodescendiente jugando distintos papeles, sin embargo, en la gran mayoría 
dicho personaje es una figura nociva o peligrosa. 

La obra finaliza ofreciendo un útil listado de cuentos en los que se espe-
cifica el título, la lengua original, el lugar y fecha de recopilación, la región 
de procedencia, y el nombre del narrador, lo cual colabora en conjunto a te-
ner una visión global del material presentado. La bibliografía final también 
destaca, pues convenientemente se presenta dividida en varias partes: la bi-
bliografía consultada para el estudio introductorio, las referencias primarias 
de donde se tomaron los cuentos de la compilación, referencias secundarias 
sobre cuentos de autor que recrean narraciones orales de dominio público, 
referencias a cuentos orales en versiones cercanas a las antologadas, y biblio-
grafía de cuentos donde “aparecen negros cuyo papel en la historia no es 
relevante”, razón por la cual no fueron incluidos en la antología.

Los criterios de selección del material antologado son importantes en el 
ejercicio de compilación, pues ofrecen un contexto del contenido al posible 
lector. Dos fueron los criterios elegidos en este trabajo: el contenido (la 
presencia de un “negro” en el relato) y la semántica (la coherencia del rela-
to). Ambos criterios se sugieren atractivos para ofrecer algunas reflexiones. 
Respecto al contenido, si bien los autores se pronuncian renuentes a ensa-
yar una tipología “mecanicista” de los cuentos antologados, la lectura de la 
compilación distingue una rápida diferenciación que puede ser interesante: 
los cuentos procedentes de pueblos indios indefectiblemente representan 
al “negro” como brujo, antropófago, portador de enfermedades, violador, 
roba-bebes/niños, roba mujeres, roba pollos, asesino, nahual, sujeto de 
desconfianza, vengativo, ladrón o abusivo. En el caso de los cuentos afro-
mexicanos tal figura es caracterizada de manera tanto positiva como nega-
tiva, pasando por cuentos que destacan rasgos centrales de la cosmovisión 
afrodescendiente en la Costa Chica (el peso local de los ancestros o el buen 
morir y la sombra como figura benefactora que ayuda a los vivos); mientras 
que en el caso de los cuentos en español, procedentes del occidente de Méxi-
co y el suroeste de Estados Unidos, la figura del “negro” es más polivalente, 
representado como genio, duende, hechicero o provocador de infidelidades. 
Esta simplista, pero sugerente tipología, invita a reflexionar, como veremos 
en seguida, sobre un aspecto abordado en el estudio introductorio, es decir, 
la capacidad del cuento para guardar la memoria. 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1235



Andamios506

Carlos Ruiz Rodríguez

El hecho de encontrar cuentos con presencia afrodescendiente en 
Chiapas, un estado con fuerte presencia indígena (al lado de Oaxaca), es por 
demás interesante, aunado al papel negativo que se les asigna en los cuentos 
locales. Es posible que la explicación de ambos aspectos encuentre razones 
históricas: Chiapas fue uno de los lugares donde tempranamente fueron 
llevados africanos esclavizados durante el virreinato, quienes fungieron 
como el “brazo ejecutor” de los encomenderos españoles y de sus abusos 
entre los indígenas. Asimismo, la concepción negativa de los “negros” en los 
cuentos indígenas quizá dé cuenta de un resentimiento histórico colonial, 
pues es conocida la frecuencia con que los afrodescendientes robaron mu-
jeres de las comunidades afrodescendientes durante el siglo XVI. Su papel 
en el cuento indígena refleja una suerte de revancha histórica, conservando 
en la memoria local la conducta nociva de los “negros”. Como sostuviera 
alguna vez Pietro Scarduelli en torno a las formas simbólicas (y aplicado a 
este caso): los cuentos quizá sean la respuesta histórica que tuvo el indígena 
de afrontar una adversidad que no pudo remediar en el plano real, pero que 
resolvió en el plano simbólico. 

En manos de la tradición oral el cuento es, por excelencia, metamorfosis, 
transformación, pero también permanencia y estructura. En ese sentido, 
sorprendería la continuidad de los cuentos a través de posibles largos pe-
riodos, así como su capacidad de portar la historia de manera oral. En mis 
investigaciones sobre afrodescendientes he encontrado que otras formas 
de tradiciones orales, como la danza y la música tienen una excepcional 
capacidad narrativa en torno a la historia cultural de estos pueblos. De ello, 
llama la atención si el cuento, pese a todas las resignificaciones y cambios 
inherentes característicos de la cultura expresiva y la oralidad, conserva cier-
to carácter de narrativa veraz sobre el entorno temporal que le dio vida, es 
decir, si tiene la capacidad de reflejar históricamente relaciones interétnicas. 
En su narrativa, por ejemplo, el cuento afromexicano de Melquiades Do-
mínguez conserva todavía menciones a la antigua esclavitud de sus ancestros 
ofreciendo un ejemplo que sondea tal profundidad histórica. En ese marco, 
esta muestra de cuentos puede resultar atractiva a todo aquel que tenga 
interés en la importancia del cuento en el mundo indígena y afromexicano, 
su papel en la representación de la otredad y su capacidad de conservar la 
memoria histórica local. 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1235



507Andamios

Me voy por este callejón y me salgo por este otro

Por otra parte, la estructura narrativa en un cuento suscita también algu-
na reflexión. Buscar lógica coherente en un cuento evidentemente se vincula 
con el ejercicio de escucha, o de lectura en el lector, esto es, tiene que ver 
con la persona y su expectativa del cuento: así como existe una mirada de 
turista que tiene expectativas de un viaje turístico, la mirada de un escucha/
lector específico se conforma de una expectativa que le da forma. Lo mismo 
puede decirse de la mirada del compilador donde hay una expectativa condi-
cionada por la literalidad que quizá espera coherencia o cierta linealidad en 
el discurso. Comparando el cuento con el mito, Claude Levi-Strauss alguna 
vez mencionó que la supuesta incongruencia de los cuentos fantásticos se 
debía a que comparten elementos del manejo del tiempo en el mito, pero sin 
compartir el contexto ceremonial/ritual como tal. Asimismo, el connotado 
etnólogo hablaba del papel del estereotipo en el cuento y de su tendencia 
moralizadora. Este último rasgo acerca también a la antropología con la 
literatura respecto al posible sujeto-escucha de estos cuentos. 

En el contexto presente, sería ciertamente discutible si esta compilación 
puede ser entendida como cuentos “para niños”: desde los ojos actuales, 
estos cuentos estarían saturados de crueldad y violencia, lo que lleva a 
advertir cómo cuentos que en otro tiempo fueron “clasificación A”, hoy 
pueden ser “clasificación C”. No obstante, dicho rasgo lleva a preguntarse 
hasta qué punto los desenlaces brutales inspirados en castigos medievales 
(descuartizamiento, quema de personas vivas, etc.) presentes en algunos de 
estos cuentos, hablan de su antigua procedencia, cuando esas “lecciones” 
eran vistas como justificables. Estos materiales nos remiten a un tiempo 
en el que los cuentos no se destinaban a un escucha diferenciado por edad 
(cuentos para niños, etc.), sino que se dirigían a todos los miembros de la 
comunidad en el marco contextual de las funciones del cuento en socie-
dades tradicionales. Es evidente que estos cuentos tomarán un sentido 
muy diferente para alguien cercano a la historia cultural del mundo afro-
descendiente y para alguien que difícilmente sabe que la cultura e historia 
mexicana deben mucho al aporte afrodescendiente.

Como puede advertirse, la presente obra invita a reflexionar sobre te-
máticas interesantes de la oralidad y la memoria, pero también sobre otros 
temas que provocan preguntas sugerentes. En suma, la presente reunión de 
cuentos cumple cabalmente con el propósito compilatorio: reunir lo dis-

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1235



Andamios508

Carlos Ruiz Rodríguez

perso y visibilizarlo para valorarlo, evidenciando principalmente nociones 
que han contribuido a estigmatizar y discriminar la figura afrodescendiente 
en nuestra cultura. Colateralmente, este trabajo nos ofrece un muestrario 
cuentístico significativo que nos ayuda a advertir cómo ha sido visto histó-
ricamente el afrodescendiente por indígenas, mestizos y “negros”, y cómo el 
cuento ha colaborado en la conformación cultural de identidades. Destaca, 
sobre todo, la importancia de ubicar claramente la matriz sociocultural del 
cuento; en qué entorno cultural se conserva, pues éste refleja cómo es vista 
históricamente la figura afrodescendiente por “los otros” y cómo es visto 
por “sí mismo”. En ese sentido, este libro se convierte en una lectura obli-
gada para los interesados en el tema, una lectura disfrutable y ampliamente 
recomendada. No queda sino felicitar la edición de esta laboriosa obra 
antológica que toma por título la tradicional frase final con la que solían 
terminar los cuentos afrodescendientes de la Costa Chica “y salgo por este 
callejón y entro por otro”, y que aquí puede ser equivalente a “y colorín 
colorado, esta reseña se ha acabado”. 

 
 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v22i59.1235
 
 

Volumen 22, número 59, septiembre-diciembre de 2025, p. 501-508




